
MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  22 

Pertarungan Wacana Diplomasi dan Revolusi dalam Drama 

‘Audatul Firdaus: Kajian Relasi Kuasa Michel Foucault 

 
1Rahmat Hidayat*, 2Hestyana Widya Pangesti 
1 Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 
E-mail: 1 dangmat3112@gmail.com*; 2 widyahesty075@gmail.com   
*Correspondent email author: dangmat3112@gmail.com  

 

 

 

 

ARTICLE INFO  ABSTRACT  

 

Article History 

Received 21 November 2025 
Revised 12 December 2025 

Accepted 15 January 2026 

 The ideological and political conflicts represented in the drama shape power relations and 

character subjectivity through language and discourse. In this context, analyzing these 

power relations is essential to reveal how political truth and identity are constructed 
narratively. This study aims to examine the patterns of power relations and the formation 

of subjectivity in Ali Ahmad Bakathir’s drama ‘Audatul Firdaus. The research data consist 

of dialogic utterances from the drama, analyzed using Foucault’s framework of power 
relations (1980) specifically the concepts of power/knowledge, regime of truth and 

subjectivation, supported by the AntConc 3.5.9 software. The findings reveal three major 

forms of power relations: (1) diplomacy as a mechanism for producing truth, (2) 
revolution as a discourse of resistance and bodily power and (3) power relations that 

shape character subjectivity. The analysis of subjectivity shows that Soekarno produces 

truth through political knowledge, Majid reproduces it through obedience, Syahrir 
negotiates it through rationality and Sulaiman constructs resistance through the moral 

discourse of jihad. Mapping the interactions among these four characters demonstrates 

that power in ‘Audatul Firdaus functions in a circular and productive manner rather than 
a repressive one. This study contributes to political discourse analysis in modern Arabic 

literature by illustrating how drama narratively represents struggles over power and the 
production of truth. 

 
This is an open access article under the CC–BY-SA license.    

 

 
Keywords 
‘Audatul Firdaus; 
Diplomacy and Revolution; 
Michel Foucault;  
Power Relations.  
 

 

INFO ARTIKEL  ABSTRAK  

 

Riwayat Artikel 

Masuk 5 November 2025 

Direvisi 12 Desember 2025 

Diterima 15 Januari 2026 

 Konflik ideologis dan politik yang direpresentasikan dalam drama sering kali membentuk 
relasi kuasa dan subjektivitas tokoh melalui bahasa dan wacana. Dalam konteks itu, analisis 

relasi kuasa menjadi penting untuk menyingkap bagaimana kebenaran dan identitas politik 

dikonstruksikan secara naratif. Penelitian ini bertujuan mengungkap pola relasi kuasa dan 
pembentukan subjektivitas dalam drama ‘Audatul Firdaus karya Ali Ahmad Bakatsir. Data 

penelitian berupa tuturan dialog dalam teks drama yang dianalisis menggunakan 

pendekatan relasi kuasa Foucault (1980) dengan tiga konsep utama: relasi kuasa, rezim 
kebenaran, dan subjektivitas melalui piranti lunak AntConc 3.5.9. Hasil penelitian 

menunjukkan tiga bentuk relasi kuasa, yaitu (1) diplomasi sebagai mekanisme produksi 

kebenaran, (2) revolusi sebagai wacana perlawanan dan kuasa tubuh, dan (3) relasi kuasa 

yang membentuk subjektivitas tokoh. Temuan subjektivitas menunjukkan bahwa Soekarno 

memproduksi kebenaran melalui pengetahuan politik, Majid mereproduksinya melalui 

ketaatan, Syahrir menegosiasikannya melalui rasionalitas, sedangkan Sulaiman 
membangun resistensi melalui moralitas jihad. Pemetaan interaksi keempat tokoh 

memperlihatkan bahwa kekuasaan dalam ‘Audatul Firdaus bersifat sirkuler dan produktif, 

bukan represif. Penelitian ini berkontribusi pada kajian wacana politik dalam sastra Arab 
modern dengan menunjukkan bagaimana drama dapat merepresentasikan pertarungan 

kuasa dan produksi kebenaran secara naratif. 

 
This is an open access article under the CC–BY-SA license.  

 
 
 

   

 

 
Kata Kunci 
‘Audatul Firdaus; 
Diplomasi dan Revolusi; 
Michel Foucault; 
Relasi Kuasa. 
 

 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028
mailto:dangmat3112@gmail.com
mailto:widyahesty075@gmail.com
mailto:dangmat3112@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  23 

PENDAHULUAN 

Perkembangan seni pertunjukan, termasuk drama, selalu berkaitan dengan dinamika 

sosial (Badawi, 1988; Hidayat & Pangesti, 2024; Ulinsa et al., 2023). Drama tidak hanya 

berfungsi sebagai ekspresi artistik, tetapi juga sebagai praktik diskursif yang 

merepresentasikan, menegosiasikan, dan memproduksi makna sosial serta relasi kuasa 

melalui dialog dan tindakan tokohnya (Matrood, 2022; Rahmat & Roselani, 2025; Weber & 

Sturgess, 2021). Dalam konteks drama Arab modern, teks drama kerap digunakan sebagai 

medium artikulasi isu-isu politik, nasionalisme, dan identitas kolektif, terutama ketika 

peristiwa historis bangsa lain direpresentasikan dari sudut pandang Arab (Abdel Ghafar 

Bazheir, 2022; Fernández-Carbajal, 2022). Oleh karena itu, drama Arab modern dapat 

dipahami bukan sekadar sebagai karya sastra, melainkan sebagai ruang produksi wacana 

yang sarat kepentingan ideologis dan politik (Contessa & Huriyah, 2021; Hidayat & Pangesti, 

2023; Pangesti et al., 2023). 

Secara teoretis, drama merupakan seni tindakan action yang menghidupkan peristiwa 

melalui tuturan dan interaksi antartokoh (Toole, 1992).  Hal ini sejalan dengan pendapat 

White (1984) bahwa drama berakar dari kata dran/drao yang dalam bahasa Yunani berarti 

‘berbuat’ atau ‘melakukan aksi’. Karakter, dialog, dan konflik dalam drama berfungsi sebagai 

mekanisme representasi realitas sosial sekaligus arena pertarungan makna (Chamieh, 2016; 

Hasanah & Khasanah, 2022; Hidayat & Arimi, 2024). Dengan demikian, analisis drama 

menuntut pendekatan yang tidak berhenti pada struktur bahasa atau pesan moral, melainkan 

mampu menjelaskan bagaimana kekuasaan bekerja melalui tuturan, bagaimana posisi subjek 

dibentuk, dan bagaimana kebenaran tertentu dilegitimasi dalam teks dramatik. 

Sejarah drama dunia merujuk pada tradisi pertunjukan Yunani Kuno di Athena yang 

dianggap sebagai akar seni pementasan (Burdah, 2018; Contessa & Huriyah, 2021; Hidayat 

et al., 2024). Pada abad ke-19, Marun An-Niqasy mengembangkan drama Arab modern yang 

menggabungkan tradisi, moralitas, dan isu-isu sosial politik (Jayyusi et al., 1995). Salah satu 

karya penting dalam drama Arab modern yang memuat dimensi politik lintas bangsa adalah 

‘Audatul Firdaus karya Ali Ahmad Bakatsir (1946). Drama ini merepresentasikan perjuangan 

kemerdekaan Indonesia melalui perspektif sastrawan Arab dan menempatkan tokoh-tokoh 

sejarah Indonesia dalam konstruksi naratif yang sarat simbol keislaman dan nasionalisme. 

Pementasan drama di Mesir pada 1940-an ini menunjukkan bahwa ‘Audatul Firdaus 

berfungsi sebagai medium politik-budaya yang membangun solidaritas ideologis dunia Arab 

terhadap kemerdekaan Indonesia (Rasyid, 2021; Ulfi et al., 2022). Kekaguman Bakatsir 

termaktub dalam naskah dramanya sebagaimana berikut. 

“…dentuman rantai yang membelenggu 75 juta bangsa Indonesia kini terlepas…”  

Drama ‘Audatul Firdaus Bakatsir (1946) menghadirkan tokoh-tokoh seperti Sutan 

Syahrir, Ahmad Soekarno, Sulaiman, Majid, serta tokoh-tokoh pendukung, seperti Zainah, 

Aisyah, Halimah, Haji Abdul Karim, Izzuddin, dan Van Dick. Latar cerita mencakup 

kediaman Haji Abdul Karim, Lapangan Gambir, dan Batavia pada kisaran 1942–1945. 

Gambaran ini memperlihatkan upaya Bakatsir melakukan rekonstruksi sejarah Indonesia 

melalui perspektif dramaturgis Arab modern. 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  24 

Sejumlah penelitian terdahulu terhadap ‘Audatul Firdaus umumnya berfokus pada aspek 

kebahasaan dan terjemahan. Rasyid (2021) menekankan perpaduan fakta sejarah dan 

imajinasi pengarang dalam penentuan latar, sementara Rohmawati & Rahmawati (2022) 

menyoroti strategi padanan istilah budaya dalam terjemahan. Kajian lain mengkaji deiksis 

dan bentuk kebahasaan (Ahmad & Susanti, 2021). Di luar aspek linguistik, beberapa 

penelitian menganalisis makna ideologis dan nasionalisme dalam drama ini (Rokib, 2016; 

Fransisca et al., 2023), terutama dengan menggunakan pendekatan analisis wacana kritis 

Fairclough. 

Untuk mengetahui kebaruan penelitian terkait relasi kuasa aktor pada drama ‘Audatul 

Firdaus’, diperlukan peninjauan pada beberapa penelitian sebelumnya yang relevan. 

Penelitian terkait ‘Audatul Firdaus umumnya berfokus pada aspek kebahasaan dan 

penerjemahan. Rasyid (2021) menemukan bahwa latar tempat dan waktu dalam naskah 

merupakan kombinasi antara fakta sejarah dan imajinasi Bakatsir, sementara Rohmawati 

Rahmawati (2022) menyoroti strategi padanan istilah budaya dalam terjemahan sebanyak 

75% belum tersedia dalam bahasa Indonesia. Selanjutnya, Ahmad & Susanti (2021) 

mengidentifikasi lima jenis deiksis dalam puisi yang muncul dalam drama tersebut. Di luar 

aspek linguistik, Fransisca et al. (2023) menemukan bahwa Bakatsir mengonstruksi Indonesia 

sebagai negara muslim agar mendapat pengakuan kedaulatan dari Mesir, sedangkan Rokib 

(2016) menemukan ideologi nasionalisme yang berbeda dalam tokoh-tokoh drama tersebut. 

Namun demikian, kajian-kajian tersebut masih memiliki keterbatasan mendasar, yaitu 

penelitian linguistik sebelumnya berfokus pada struktur dan makna bahasa, sedangkan 

penelitian sosial politik lebih menekankan ideologi secara makro tanpa mengkaji bagaimana 

kuasa beroperasi secara mikro dalam tuturan dan interaksi tokoh. Hingga kini, belum terdapat 

penelitian yang secara khusus memosisikan ‘Audatul Firdaus sebagai teks politik yang 

mengandung operasi relasi kuasa antaraktor, termasuk mekanisme dominasi wacana dan 

pembentukan subjektivitas tokoh. 

Berdasarkan kekosongan kajian tersebut, penelitian ini hadir untuk mengisi research gap 

dengan menjadikan tuturan-tuturan dalam drama ‘Audatul Firdaus sebagai objek analisis 

melalui pendekatan wacana Foucault (1980). Penelitian ini memusatkan perhatian pada cara 

relasi kuasa beroperasi di dalam dialog dan interaksi antartokoh, serta bagaimana kuasa 

tersebut bekerja dalam membentuk posisi, peran, dan subjektivitas tokoh-tokoh yang terlibat. 

Dengan demikian, kajian ini berupaya mengungkap bentuk-bentuk tuturan yang 

merepresentasikan relasi kuasa dan menjelaskan proses pembentukan subjektivitas tokoh 

dalam struktur dramatik ‘Audatul Firdaus. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode analisis wacana dengan dua tahapan pokok, yaitu 

pengumpulan data dan analisis data. Data penelitian ini adalah teks drama ‘Audatul Firdaus 

karya Ali Ahmad Bakatsir, sebuah drama politik berbahasa Arab yang merepresentasikan 

perjuangan kemerdekaan Indonesia dan dipentaskan pada konteks sosial Mesir pasca-Perang 

Dunia II. Secara institusional, drama ini berperan sebagai media diplomasi budaya dan 

memengaruhi opini publik Mesir terhadap kemerdekaan Indonesia. Oleh karena itu, analisis 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  25 

relasi kuasa dalam teks ini penting untuk menggali bagaimana representasi politik dibentuk 

melalui bahasa dan wacana. 

Sumber data penelitian berupa seluruh naskah drama ‘Audatul Firdaus versi digital 

(PDF) yang diakses secara daring melalui perpustakaan elektronik Arab, kemudian disalin ke 

Microsoft Word dan dikonversi ke format .txt UTF-8 agar dapat diproses menggunakan 

perangkat lunak AntConc 3.5.9. Data yang dianalisis mencakup 92 halaman teks atau sekitar 

18.500 kata, meliputi seluruh dialog dan narasi panggung dengan kriteria data berupa teks 

versi lengkap, memuat dialog asli, dan dapat diproses sebagai korpus. Oleh karena itu, teknik 

pengambilan data dilakukan secara total sampling. Pengumpulan dan pengolahan data 

dilakukan menggunakan AntConc 3.5.9 melalui tiga tahap, yaitu mengidentifikasi kata 

berfrekuensi tinggi yang berpotensi memuat makna relasi kuasa menggunakan fitur Word 

List, menemukan frasa yang mengandung relasi kuasa melalui fitur Cluster/N-Gram, serta 

menelusuri kata-kata yang muncul berdekatan dengan kata kunci menggunakan analisis 

collocate untuk mengetahui kecenderungan konteks sebelum dan sesudah kata kunci sebagai 

dasar analisis relasi kuasa dalam teks. Gambar 1, adalah tampilan pengolahan data 

menggunakan fitur Word List AntConc. 3.5.9. 

 

Gambar 1. Word List Teks Drama ‘Audatul Firdaus dalam AntConc 3.5.9 

Data penelitian dianalisis menggunakan kerangka relasi kuasa Foucault (1980). Teori 

tersebeut mencakup tiga konsep utama, yaitu (i) relasi kuasa (pemanfaatan pengetahuan 

untuk membangun otoritas), (ii) rezim kebenaran (pemosisian narasi sebagai kebenaran yang 

diterima), dan (iii) subjektivitas (pembentukan subjek melalui praktik kuasa) (Ahlborg, 2017; 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  26 

Avelino, 2021; Avelino & Wittmayer, 2016; Boonstra, 2016; Kurylo, 2017). Prosedur 

analisis dilakukan dengan mencocokkan kata atau frasa hasil AntConc 3.5.9 dengan konteks 

dialog, mengelompokkan data ke dalam tema-tema relasi kuasa, seperti dominasi, otoritas, 

subordinasi, dan resistensi, kemudian menganalisis strategi kuasa serta pembentukan 

subjektivitas tokoh. Hasil analisis disajikan dalam peta relasi kuasa untuk menunjukkan 

gradasi dominasi antartokoh sehingga memberikan gambaran komprehensif tentang produksi 

dan representasi relasi kuasa dalam drama ‘Audatul Firdaus’.  

Untuk menjaga validitas interpretasi, penelitian ini menerapkan pembacaan reflektif dan 

kontekstual dengan mengaitkan tuturan tokoh pada latar historis dan diskursus politik yang 

direpresentasikan dalam drama. Analisis tidak bertumpu pada kata secara terpisah, melainkan 

pada relasi antarujar, respons tokoh lain, dan konsekuensi naratifnya guna menghindari 

reduksionisme linguistik dan menempatkan bahasa sebagai praktik sosial. Penelitian ini juga 

menyadari potensi bias interpretatif serta keterbatasan pendekatan Foucauldian yang berfokus 

pada kuasa diskursif. Oleh karena itu, penafsiran tidak diklaim sebagai kebenaran tunggal 

dan tetap ditempatkan dalam bingkai sastra tanpa mengabaikan dimensi artistik drama. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Berdasarkan proses penelitian relasi kuasa dalam drama ‘Audatul Firdaus yang telah 

dilakukan, ditemukan 3 bentuk relasi kuasa dalam drama ‘Audatul Firdaus, yaitu (1) 

diplomasi sebagai mekanisme kuasa dan produksi kebenaran, (2) gerakan revolusi sebagai 

wacana perlawanan dan kuasa tubuh , dan (3) relasi kuasa membentuk subjektivitas. Berikut 

ini adalah bentuk-bentuk relasi kuasa dalam ‘Audatul Firdaus. 

Diplomasi Sebagai Mekanisme Kuasa dan Produksi Kebenaran 

Dalam drama ‘Audatul Firdaus, diplomasi dikonstruksi sebagai strategi kuasa yang 

bersaing langsung dengan wacana revolusi fisik. Hal ini tampak dalam tuturan Majid kepada 

Syahrir, “Sesungguhnya perjuangan Dr. Soekarno lebih sulit daripada perjuangan 

pemimpinmu (Sutan Syahrir)”, yang tidak hanya membandingkan dua tokoh, tetapi juga 

menilai dua model perjuangan. Melalui pernyataan tersebut, diplomasi diposisikan sebagai 

strategi yang lebih rasional, matang, dan bermoral dibandingkan revolusi bersenjata. Kuasa 

tidak bekerja melalui paksaan, melainkan melalui klaim pengetahuan politik yang menata 

cara berpikir lawan bicaranya. Tabel 1 menunjukkan Bentuk kuasa diskursif tersebut semakin 

jelas dalam tuturan Majid berikut. 

Tabel 1. Tuturan Majid dalam Drama ‘Audatul Firdaus 

No Tuturan Majid Terjemahan 

1 
إنّنا نقف من المحتل موقف الْمدافع عنْ 

 كيانِ الْبلاد حتى لا يقضى عليه

Sesungguhnya posisi kami bekerja sama dengan penjajah adalah 

posisi perlawanan pembela entitas negara agar tidak dirusak. 

Sumber: Naskah Drama ‘Audatul Firdaus  

Tuturan ini menunjukkan pergeseran makna yang signifikan. Kolaborasi dengan penjajah 

tidak lagi dimaknai sebagai pengkhianatan, melainkan sebagai bentuk perlawanan strategis. 

Dengan menggunakan frasa الْمدافع  موقفنا  موقف   Mauqifuna mauqifu al Mudafi’ ‘Posisi kita 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  27 

adalah pembela’, Majid merekonstruksi realitas politik sehingga diplomasi tampil sebagai 

tindakan patriotik. Di titik ini, kebenaran tidak bersifat objektif, melainkan diproduksi 

melalui bahasa yang melegitimasi pilihan politik tertentu. 

Relasi kuasa terlihat dari bagaimana Majid menginternalisasi dan mereproduksi wacana 

Soekarno. Ia tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi bertindak sebagai agen yang 

menegakkan kebenaran diplomasi di hadapan Syahrir. Ketika Majid menyatakan bahwa 

diplomasi merupakan kehendak negara, ia menempatkan wacana tersebut sebagai otoritas 

yang sulit dibantah. Dalam konteks ini, kuasa bekerja secara produktif membentuk kepatuhan 

melalui rasionalitas dan moralitas, bukan ancaman fisik. 

Dari sisi subjektivitas, Majid merepresentasikan subjek yang terbentuk oleh wacana 

kuasa. Ia menerima dan menjalankan strategi diplomasi bukan karena keterpaksaan, 

melainkan karena keyakinan bahwa wacana tersebut benar dan sah. Sebaliknya, wacana 

revolusi yang diusung Syahrir dan Sulaiman diposisikan sebagai emosional dan kurang 

rasional. Pertarungan antara diplomasi dan revolusi dalam drama ini, dengan demikian, 

bukan sekadar konflik strategi, tetapi konflik kebenaran yang diproduksi melalui dialog. 

Melalui konstruksi ini, ‘Audatul Firdaus memperlihatkan bahwa diplomasi berfungsi 

sebagai mekanisme kuasa yang menata cara tokoh memahami kemerdekaan. Kekuasaan tidak 

hadir sebagai dominasi terbuka, melainkan sebagai wacana yang mendefinisikan apa yang 

dianggap masuk akal, bermoral, dan layak diikuti. Fokus drama ini terletak pada bagaimana 

kebenaran diplomasi dibangun dan dinegosiasikan dalam interaksi antartokoh, bukan pada 

kemenangan fisik semata. 

Gerakan Revolusi Sebagai Wacana Resistensi dan Kuasa Tubuh 

Berbeda dengan diplomasi yang bersifat simbolik dan strategis, gerakan revolusi dalam 

‘Audatul Firdaus digambarkan sebagai bentuk kuasa resistif (resistance power) yang lahir 

dari tubuh dan emosi kolektif rakyat terjajah. Tokoh Sulaiman mewakili subjek yang 

menolak kekuasaan diskursif Soekarno dan Majid. Tabel 2 berikut adalah bentuk tuturannya. 

Tabel 2. Tuturan Sulaiman dalam Drama ‘Audatul Firdaus 

No Tuturan Majid Terjemahan 

1 

المراء  مبدأ واضح لا يمكن التعاون مع المحتل تأييد لإحتلاله. هذا

ليس مما يختلف فيه وجه الرأي فيه و  
at-ta‘āwunu ma‘a al-muḥtalli taʾyīdun li-iḥtilālihi. hāżā 

mabdaʾun wāḍiḥun lā yumkinu al-mirāʾu fīhi wa laysa 

mimmā yakhtalifu fīhi wajhu ar-raʾyi 

 

Bekerja sama dengan penjajah sama saja 

mendukung penjajahan mereka. Prinsip ini 

sudah jelas, tidak dapat dibantah oleh siapa 

pun, tidak boleh berbeda pendapat. 

2 

تنصلوا من واجب الجهاد اليوم بالتعلل بأماني الغد. أما نحن فقد 

. آثرنا الطريق الوعي على هذا الطريق المفروش بالورد  

tanṣalū min wājib al-jihād al-yawm bit-taʿallul bi-

ʾamānī al-ghad. ʾammā naḥnu faqad āṡarnā al-ṭarīq al-

waʿy ʿalā hāżā al-ṭarīq al-mafrūsh bil-ward  

Kalian melalaikan kewajiban jihad hari ini 

dengan mengutip harapan esok hari. Menurut 

kami, kami telah memilih jalan yang nyata 

daripada jalan kiasan yang bunga mawar. 

Sumber: Naskah Drama ‘Audatul Firdaus  

Penolakan tersebut tampak jelas dalam tuturan Sulaiman, تأييد لإحتلاله المحتل  مع  -at التعاون 

ta‘āwunu ma‘a al-muḥtalli taʾyīdun li-iḥtilālihi ‘Bekerja sama dengan penjajah sama saja 

mendukung penjajahan mereka’. Ujaran ini berfungsi sebagai wacana tandingan terhadap 

klaim diplomasi sebagai jalan yang rasional meraih kemerdekaan. Dengan menyamakan kerja 

sama politik dengan dukungan terhadap penjajahan, Sulaiman menegasikan kebenaran yang 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  28 

dilegitimasi oleh elite politik dan memproduksi definisi alternatif tentang kemerdekaan yang 

berbasis pada penolakan total. 

Sikap ini diperkuat oleh tuturan lain, تنصلوا من واجب الجهاد اليوم بالتعلل بأماني الغد  tanṣalū min 

wājib al-jihād al-yawm bit-taʿallul bi-ʾamānī al-ghad ‘Kalian melalaikan kewajiban jihad 

hari ini dengan mengutip harapan esok hari’. Secara diskursif, pernyataan ini membingkai 

diplomasi sebagai penundaan moral, sekaligus menempatkan perlawanan bersenjata sebagai 

kewajiban etis yang tidak dapat ditangguhkan. Di sini, perang tidak hanya dipahami sebagai 

strategi politik, tetapi sebagai tindakan yang memperoleh legitimasi moral dan religius. 

Dengan demikian, Sulaiman membangun rezim kebenaran tandingan yang menilai keabsahan 

kemerdekaan dari pengorbanan dan penderitaan nyata. 

Resistensi yang dibangun Sulaiman tidak berhenti pada tataran ujaran. Ia juga 

memobilisasi tubuh, senjata, dan tindakan fisik sebagai sarana perlawanan. Hal ini 

menunjukkan bahwa kuasa dalam drama ini bekerja secara material sekaligus diskursif. 

Tubuh menjadi medium untuk menentang dominasi wacana diplomasi. Namun, resistensi 

tersebut tetap bergerak dalam jaringan kuasa yang lebih luas. Ketika Sulaiman akhirnya 

menerima keputusan Syahrir untuk menghentikan serangan, hal itu menandai bahwa revolusi 

tidak sepenuhnya berada di luar struktur kekuasaan, melainkan bernegosiasi di dalamnya. 

Berikut pada Tabel 3 menunjukkan tuturan Syahrir kepada Sulaiman. 

Tabel 3. Tuturan Majid dalam Drama ‘Audatul Firdaus 

No Tuturan Majid Terjemahan 

1 

نستغْنيٍْ على كل حال عنْ تأييْدهم وعن  شاهرير: لنْ 

 الاستعانة بكفايتهم )يسلم الرد على الرسالة( 
Shāhrīr: lan nastaġnī ʿalā kulli ḥāl ʿan 

taʾyīdihim wa ʿan al-istiʿānah bi-

kafāyatihim (yusallimu al-radd ʿalā al-

risālah) 

Kita tidak akan pernah cukup melakukan gerakan sendiri 

tanpa ada dukungan dari mereka rakyat pemerintah 

(Syahrir memberi surat balasan itu kepada Sulaiman). 

Sumber: Naskah Drama ‘Audatul Firdaus  

Proses negosiasi ini tampak dalam tuturan Syahrir kepada Sulaiman,   لنْ نستغْنيٍْ على كل حال

ييْدهم وعن الاستعانة بكفايتهمعنْ تأ  lan nastaġnī ʿalā kulli ḥāl ʿan taʾyīdihim wa ʿan al-istiʿānah bi-

kafāyatihim ‘Kita tidak akan pernah cukup melakukan gerakan sendiri tanpa dukungan dari 

mereka’. Pernyataan ini tidak bersifat koersif melainkan persuasif dengan menekankan 

rasionalitas dan kebutuhan kolektif. Syahrir berperan sebagai simpul yang menjembatani dua 

wacana besar revolusi dan diplomasi dengan mengarahkan tindakan Sulaiman ke dalam 

kerangka strategi politik yang lebih luas. 

Dengan demikian, gerakan revolusi dalam ’Audatul Firdaus tidak diposisikan sebagai 

antitesis mutlak terhadap diplomasi, melainkan sebagai bagian dari dialektika kuasa yang 

dinamis. Revolusi menghadirkan ketegangan dan dorongan perubahan, sementara diplomasi 

menawarkan stabilitas dan legitimasi politik. Melalui interaksi kedua wacana ini, Ali Ahmad 

Bakatsir menampilkan kemerdekaan sebagai hasil pertarungan dan negosiasi antarberbagai 

rezim kebenaran, bukan sebagai kemenangan tunggal salah satu pihak. 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  29 

Relasi Kuasa Membentuk Subjektivitas 

Relasi kuasa dalam drama ‘Audatul Firdaus tidak hanya memperlihatkan hubungan 

dominasi antartokoh, tetapi juga proses pembentukan subjektivitas melalui wacana. Subjek 

dalam drama ini tidak hadir sebagai individu otonom, melainkan sebagai hasil internalisasi 

dan negosiasi kuasa yang bekerja melalui bahasa. Interaksi dialog antara Soekarno, Majid, 

Sulaiman, dan Syahrir menunjukkan bagaimana kuasa membentuk cara tokoh memahami 

tindakan politik dan posisi dirinya dalam perjuangan kemerdekaan. 

Subjektivitas Soekarno: kuasa sebagai pengetahuan dan moralitas 

Soekarno tidak hadir secara fisik dalam setiap dialog, tetapi kekuasaannya bekerja 

melalui bahasa, strategi, dan kepercayaan yang ditanamkan kepada Majid. Dalam hal ini, 

Soekarno menjadi figur diskursif, yaitu sosok yang kekuasaannya hidup melalui tuturan 

orang lain. Majid tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi juga memelihara “rezim 

kebenaran” yang dibentuk Soekarno, yaitu bahwa kemerdekaan harus diraih dengan 

diplomasi dan rasionalitas bukan kekerasan. Dengan kata lain, Soekarno menciptakan kuasa 

bukan dengan memerintah, melainkan dengan mendefinisikan kebenaran. Foucault (1980) 

menyebut bentuk kuasa semacam ini sebagai pastoral power, yakni kekuasaan yang 

memandu perilaku moral dan rasional individu tanpa paksaan langsung. Subjektivitas 

Soekarno, karenanya, lahir dari kemampuan mengontrol kebenaran melalui produksi makna, 

bukan dari kepemilikan kekuatan fisik atau posisi formal. 

Subjektivitas Majid: subjek yang diproduksi oleh ketaatan 

Majid berperan sebagai subjek yang menyalurkan dan sekaligus menginternalisasi 

wacana Soekarno. Dalam tuturan  !الوطن شاء   Hakażā syā’a al-waṭan! ‘Inilah kehendak هكذا 

negara!’, Majid tidak sekadar mengutip otoritas, tetapi menegaskan identitas dirinya sebagai 

bagian dari kebenaran tersebut. Ketaatannya bukan hasil paksaan, melainkan kesadaran moral 

yang telah dibentuk oleh wacana kuasa. Melalui Majid, tampak bahwa kuasa bekerja dengan 

membuat individu merasa memilih secara bebas, padahal pilihan tersebut telah dibingkai oleh 

logika kebenaran tertentu. 

Subjektivitas Sulaiman: subjek resistif dan kuasa tubuh 

Berbeda dari Majid, Sulaiman merepresentasikan subjektivitas resistif yang menolak 

kerangka kebenaran diplomasi. Tuturan seperti تأييد لإحتلاله المحتل  مع   at-ta‘āwunu ma‘a التعاون 

al-muḥtalli taʾyīdun li-iḥtilālihi ‘Bekerja sama dengan penjajah sama saja mendukung 

penjajahan mereka’ dan   اليوم الجهاد  واجب  من   tanaṣṣalū min wājib al-jihād al-yawm تنصلوا 

‘Kalian melalaikan kewajiban jihad hari ini’ menunjukkan upaya membangun legitimasi 

perlawanan melalui bahasa moral dan religius. Melalui diksi, seperti jihad, kewajiban, dan 

pengorbanan, tubuh diposisikan sebagai medium politik. Subjektivitas Sulaiman terbentuk 

sebagai subjek yang menegaskan eksistensinya melalui tindakan fisik dan keberanian 

melawan, bukan melalui kepatuhan terhadap strategi negara. Ketika Sulaiman akhirnya 

menerima keputusan Syahrir untuk menghentikan gerakan revolusi, perubahan ini tidak 

menandai kekalahan, melainkan pergeseran subjektivitas. Ia bergerak dari subjek yang 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  30 

menolak menjadi subjek yang menyadari bahwa tindakan politik juga bekerja melalui 

kesepakatan dan perhitungan situasional. 

Subjektivitas Syahrir: negosiasi kuasa 

Sutan Syahrir dalam drama digambarkan sebagai mediator antara dua wacana besar: 

diplomasi dan revolusi. Ia tidak sepenuhnya tunduk pada otoritas Soekarno, tetapi juga tidak 

menolak tuntutan Majid dan Sulaiman. Dalam kerangka pemikiran Foucault (1980), posisi 

Syahrir mencerminkan sosok subjek yang menguasai arts of government, yakni seni 

mengatur diri sendiri dan orang lain melalui rasionalitas. Tabel 4 berikut ini adalah tuturan 

Syahrir dalam dialog drama ‘Audatul Firdaus. 

Tabel 4. Tuturan Syahrir dalam Drama ‘Audatul Firdaus 

No Teks Asli Terjemahan dalam bahasa Indonesia 

أما إنكّ لجدير بالثقة يا ماجد، فهلْ أعْطاك  1

 آية أعرف بها مبلغ ثقته بك؟

Sesungguhnya engkau memang pantas dipercaya, wahai Majid…. 

Apakah dia memberimu sesuatu agar aku percaya tahu sejauh mana 

ia memercayaimu? 

)يتبسم(، صدقت ياماجد ... كناّ صديقين   2

 فصرنا عدويْن! 

(Tersenyum) Kamu benar Majid, Kami dulu sahabat yang sekarang 

menjadi musuh 

رنو تحياتيِْ، وقلْ  اإذنْ فبلغ الزعِيْم سوك 3

أعْمال الثورة من اليومله إنّنيِْ سأقفْ  . 

Sampaikan salamku pada Presiden Soekarno, dan katakan padanya 

aku akan menghentikan gerakan revolusi mulai hari ini. 

لنْ نستغْنيٍْ على كل حال عنْ تأييْدهم  4

وعن الاستعانة بكفايتهم )يسلم الرد على 

لي ما الرسالة( اطلع على هذا الرد و قلْ 

 رأيك فيه؟ 

Kita tidak akan pernah cukup melakukan gerakan sendiri tanpa ada 

dukungan dari mereka rakyat pemerintah (Syahrir memberi surat 

balasan itu kepada Sulaiman). Bacalah ini bagaimana pendapatmu 

tentang ini? 

Sumber: Naskah Drama ‘Audatul Firdaus  

Syahrir digambarkan sebagai subjek yang berada pada persimpangan berbagai tuntutan 

kuasa. Posisi ini tampak jelas dalam tuturan-tuturannya yang selalu bersifat dialogis dan 

terbuka. Dalam ujaran أما إنّك لجدير بالثقة يا ماجد… Ammā innaka lajadīrun bi al-thiqah yā Mājid 

‘Sesungguhnya engkau memang pantas dipercaya, wahai Majid…’, Syahrir mengakui 

hubungan personalnya dengan Soekarno dalam tuturan  !كنّا صديقين فصرنا عدويْن  Kunnā ṣadīqayn 

faṣirnā ʿaduwwin ‘dulu kami menjadi sahabat, sekarang kami musuh’.  Di sisi lain, ia juga 

menerima otoritas Soekarno dan membangun relasi kepercayaan personal melalui tuturan 

تحياتي “ سوكارنو  الزعيم   Abligh al-zaʿīm Sukārnū taḥiyyātī ‘Sampaikan salamku pada .…أبلغ 

Presiden Soekarno’. Pengakuan ini menunjukkan bahwa ia tetap bergerak dalam kerangka 

legitimasi negara, tetapi sikap tersebut tidak menutup ruang bagi pertimbangan lain. Tuturan 

 Lan nastagniya ʿalā kulli ḥālin ʿan taʾyīdihim ‘Kita tidak akan   لن نستغني على كل حال عن تأييدهم

pernah cukup melakukan gerakan sendiri tanpa dukungan mereka’ memperlihatkan kesadaran 

Syahrir akan keterbatasan tindakan revolusioner tanpa legitimasi sosial.  

Kesadaran Syahrir berlanjut dalam mengelola relasinya dengan subjek lain. Dengan 

meminta Sulaiman menilai surat balasan yang diterimanya, Syahrir tidak memaksakan 

keputusan, tetapi mengajak subjek lain terlibat dalam proses pertimbangan. Di sini, kuasa 

bekerja melalui persuasi dan rasionalitas bukan konfrontasi. Melalui pola komunikasi 

tersebut, Syahrir menunjukkan mekanisme governmentality, yakni mengarahkan tanpa 

memaksa dan meyakinkan tanpa mengancam. Pola komunikasi Syahrir menunjukkan bahwa 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  31 

subjektivitasnya dibentuk oleh kemampuan menimbang dan menata berbagai kepentingan. Ia 

tidak mengukuhkan satu kebenaran secara mutlak, melainkan mengelola ketegangan 

antarwacana melalui bahasa yang menenangkan dan inklusif. Subjektivitas Syahrir, dengan 

demikian, muncul sebagai subjek reflektif yang mengatur diri dan orang lain melalui 

negosiasi bukan dominasi. 

Dalam konteks yang lebih luas, Syahrir memproduksi relasi kuasa melalui pengetahuan 

politik dengan memosisikan dirinya sebagai aktor yang memahami dinamika internasional, 

menerima informasi dari Soekarno, dan menyadari keterbatasan revolusi. Dengan 

menyatakan bahwa revolusi tidak dapat berhasil tanpa dukungan pihak lain, ia membangun 

kebenaran politis berbasis rasionalitas. Alih-alih memaksakan kebenaran secara konfrontatif, 

Syahrir membingkai diplomasi sebagai strategi rasional untuk menjaga kekuatan bangsa 

sehingga membentuk rezim kebenaran alternatif yang menandingi wacana revolusioner 

Sulaiman. Melalui tuturan tersebut, Syahrir mengonstruksi dirinya sebagai subjek politik 

yang moderat, rasional, dan dialogis, yang menegosiasikan kuasa revolusi dan otoritas 

negara. Dalam kerangka Foucault, ia tampil sebagai subjek yang mengelola dirinya dalam 

jaringan kuasa (governmentality) sehingga subjektivitasnya bersifat reflektif, yakni mampu 

memahami, mengatur, dan menyeimbangkan berbagai bentuk kuasa. 

Sintesis: produksi subjektivitas dalam jaringan kuasa 

Drama ‘Audatul Firdaus memperlihatkan model kuasa Foucauldian, yaitu kuasa yang 

tidak berpusat pada satu tokoh, melainkan tersebar di antara wacana, tindakan, dan keyakinan 

para tokoh. Interaksi antara Soekarno, Majid, Syahrir, dan Sulaiman dalam drama ’Audatul 

Firdaus menunjukkan bahwa kekuasaan bekerja secara sirkuler dan produktif bukan represif. 

Berikut ini adalah pemetaan relasi kuasa tokoh ‘Audatul Firdaus menggunakan model 

Foucault (1980). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Pola Subjektivitas Foucault pada Tokoh-Tokoh Drama ‘Audatul Firdaus 

Berdasarkan pola pada Gambar 2 tersebut, dari perspektif relasi kuasa Foucault (1980), 

Soekarno menempati posisi sebagai produsen pengetahuan politik yang membangun 

DR. 

SOEKARNO Relasi 

Kuasa 

Relasi 

Kuasa 

 

MAJID 

Diterim
a 

Ditolak 

Relasi 

Kuasa 

Diterim

a 

SYAHRIR SULAIMA

N 

Relasi 
Kuasa 

Diterim

a 

Bersahabat 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  32 

otoritasnya melalui definisi rasional tentang kemerdekaan. Pengetahuan ini tidak bekerja 

secara langsung, melainkan disalurkan melalui Majid. Majid, pada gilirannya, mereproduksi 

pengetahuan tersebut dengan ketaatan sehingga subjektivitasnya terbentuk sebagai subjek 

yang menginternalisasi kebenaran negara. Dalam kerangka ini, kuasa tidak tampak sebagai 

perintah eksplisit, tetapi sebagai pengelolaan makna yang menentukan apa yang dianggap 

rasional dan sah. 

Pada saat yang sama, drama ini memperlihatkan pembentukan rezim kebenaran Foucault 

(1980) yang saling bersaing. Soekarno dan Majid memosisikan diplomasi sebagai kebenaran 

politik yang rasional dan bertanggung jawab, sementara Sulaiman membangun rezim 

kebenaran tandingan yang menempatkan perlawanan fisik sebagai kewajiban moral. 

Penolakan Sulaiman terhadap Majid menunjukkan bahwa kebenaran tidak diterima secara 

otomatis berdasarkan hierarki formal, tetapi harus memperoleh legitimasi etis dan simbolik. 

Dengan demikian, kegagalan Majid membujuk Sulaiman menegaskan bahwa rezim 

kebenaran diplomasi tidak sepenuhnya hegemonik. 

Dalam konteks inilah, Syahrir memainkan peran strategis dalam jaringan kuasa. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa Syahrir memiliki kemampuan menegosiasikan rezim 

kebenaran yang bersaing. Ia menerima pengetahuan politik Soekarno, tetapi tidak 

mereproduksinya secara kaku. Sebaliknya, Syahrir menata ulang kebenaran tersebut melalui 

bahasa rasional dan persuasif sehingga dapat diterima oleh Sulaiman. Proses ini 

mencerminkan praktik kuasa yang tidak memaksa, tetapi mengarahkan tindakan melalui 

legitimasi diskursif.  

Proses tersebut membentuk subjektivitas tiap tokoh menurut Foucault (1980). Majid 

terbentuk sebagai subjek patuh yang bergantung pada otoritas simbolik Soekarno, sementara 

Sulaiman terbentuk sebagai subjek resistif yang menolak kebenaran dominan dan 

mendefinisikan dirinya melalui perlawanan tubuh. Syahrir, sebaliknya, muncul sebagai 

subjek reflektif yang mampu mengatur diri dan orang lain melalui rasionalitas dan dialog. 

Keberhasilannya memengaruhi Sulaiman menunjukkan bahwa subjektivitas yang dibentuk 

melalui negosiasi kuasa memiliki daya pengaruh lebih besar dibanding subjektivitas yang 

hanya bertumpu pada ketaatan. Dengan demikian, pembatalan gerakan revolusi bukan semata 

hasil kemenangan diplomasi atas perlawanan fisik, melainkan hasil dari penataan ulang relasi 

kuasa dalam jaringan tokoh. Syahrir berhasil menundukkan Sulaiman bukan melalui paksaan, 

tetapi melalui produksi kebenaran yang dapat diterima secara moral dan politis. Temuan ini 

menegaskan tesis Foucauldian bahwa kuasa paling efektif bukanlah yang memerintah secara 

langsung, melainkan yang membentuk subjek agar menerima dan menjalankan kebenaran 

tertentu secara sukarela. 

 

KESIMPULAN  

Penelitian ini menunjukkan bahwa drama ’Audatul Firdaus karya Ali Ahmad Bakatsir 

tidak hanya merepresentasikan perjuangan kemerdekaan Indonesia, tetapi juga berfungsi 

sebagai arena pertarungan wacana kekuasaan yang membentuk subjektivitas tokoh-tokohnya. 

Melalui pendekatan relasi kuasa Michel Foucault, ditemukan bahwa kekuasaan dalam drama 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  33 

ini bekerja secara produktif, sirkuler, dan relasional, bukan represif, serta mengalir di antara 

tokoh Soekarno, Majid, Syahrir, dan Sulaiman. Secara konseptual, penelitian ini menegaskan 

bahwa kekuasaan bersifat produktif dalam menciptakan makna dan identitas subjek; 

kebenaran bersifat relasional karena diproduksi melalui wacana; dan subjektivitas terbentuk 

melalui relasi kuasa yang beragam, melalui pengetahuan (Soekarno), ketaatan (Majid), 

resistensi (Sulaiman), dan negosiasi (Syahrir). Dengan demikian, ’Audatul Firdaus tidak 

hanya merekam perjuangan fisik kemerdekaan, tetapi juga perjuangan epistemik dalam 

memperebutkan makna “kemerdekaan” dan “kebenaran”.  

Secara teoretis, penelitian ini memperluas penerapan konsep relasi kuasa Foucault (1980) 

dalam kajian sastra Arab modern, khususnya dalam analisis wacana politik pascakolonial. 

Secara praktis, penelitian ini menunjukkan bahwa teks drama dapat dibaca sebagai ruang 

produksi pengetahuan dan ideologi. Meski demikian, penelitian ini terbatas pada satu teks 

dan analisis berbasis naskah tertulis. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk 

membandingkan karya drama politik lain, menggunakan pendekatan multimodal, serta 

mengintegrasikan konteks historis agar pemahaman mengenai relasi kuasa dalam drama Arab 

menjadi lebih komprehensif. 

 

REFERENSI 

Abdel Ghafar Bazheir, N. (2022). Arab theatre and plays: Developmental stages and 

challenges. ARTSEDUCA, 34, 167–176. https://doi.org/10.6035/artseduca.6642 

Ahlborg, H. (2017). Towards a Conceptualization of Power in Energy Transitions. 

Environmental Innovation and Societal Transitions, 25, 122–141. 

https://doi.org/10.1016/j.eist.2017.01.004 

Ahmad, M., & Susanti, R. (2021). Deixis and Speech Acts of a Poem by Ali Ahmad Bakatsir 

on Drama Script Entitled “Audatul Firdaus.” Islah: Journal of Islamic Literature and 

History, 2(1), Article 1. https://doi.org/10.18326/islah.v2i1.55-68 

Avelino, F. (2021). Theories of Power and Social Change. Power Contestations and Their 

Implications for Research on Social Change and Innovation. Journal of Political 

Power, 14(3), 425–448. https://doi.org/10.1080/2158379X.2021.1875307 

Avelino, F., & Wittmayer, J. M. (2016). Shifting Power Relations in Sustainability 

Transitions: A Multi-actor Perspective. Journal of Environmental Policy & Planning, 

18(5), 628–649. https://doi.org/10.1080/1523908X.2015.1112259 

Badawi, M. M. (1988). Early Arabic Drama. Cambridge University Press. 

Bakatsir, A. A. (1946). Audat al-Firdaus [Pdf scan]. Maktabah Mesir Press. 

Boonstra, W. J. (2016). Conceptualizing Power to Study Social-Ecological Interactions. 

Ecology and Society, 21(1). http://doi. org/10.5751/ES-07966-210121 

Burdah, I. (2018). Meejitkan Kemampuan Bahasa Arab Aktif Melalui Strategi Debat. Lisan 

Arabi. 

Chamieh, J. (2016). Arab drama series content analysis from a transnational Arab identity 

perspective. 05(04). 

Contessa, E., & Huriyah, S. (2021). Perencanaan Pementasan Drama. Deepublish. 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028
https://doi.org/10.6035/artseduca.6642
https://doi.org/10.1016/j.eist.2017.01.004
https://doi.org/10.18326/islah.v2i1.55-68
https://doi.org/10.1080/2158379X.2021.1875307
https://doi.org/10.1080/1523908X.2015.1112259


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  34 

Fernández-Carbajal, A. (2022). Trans*versal Afterlives of Comedy: The Queer Arab Plays of 

Raphaël Amahl Khouri. Forum for Modern Language Studies, 58(3), 391–405. 

https://doi.org/10.1093/fmls/cqac052 

Foucault, Mi. (1980). Power/Knowledge; Selected Interviewers and Other Writings. 

Pantheon Books. 

Fransisca, M., Suyitno, A., & Rochmiatun, E. (2023). Analisis Wacana Kritis Norman 

Fairclough Dalam Terjemahan Drama ‘Audatul Firdaus Karya Ali Ahmad Bakatsir 

(Konservatif Budaya Melalui Karya Sastra). An-Nas, 7(1), Article 1. 

https://doi.org/10.32665/annas.v7i1.2036 

Hasanah, I. N. N., & Khasanah, W. N. (2022). Konflik Batin Tokoh dalam Cerpen Obat 

Genetik, Es Krim, dan Kanibal Karya Bernard Batubara (Sebuah Tinjauan Psikologi 

Sastra). JENTERA: Jurnal Kajian Sastra, 11(1), Article 1. 

https://doi.org/10.26499/jentera.v11i1.2457 

Hidayat, R., & Arimi, S. (2024). In Absentia Data Bahasa dalam Kejahatan Berbahasa 

Putusan Mahkamah Agung: Kajian Linguistik Forensik. MIMESIS, 5(1), Article 1. 

https://doi.org/10.12928/mms.v5i1.9579 

Hidayat, R., Kesuma, T. M. J., & Pangesti, H. W. (2024). Register dakwah K.H. Said Aqil 

Siradj; Kajian Sosiolinguistik. Jurnal Genre (Bahasa, Sastra, Dan Pembelajarannya), 

6(2), Article 2. https://doi.org/10.26555/jg.v6i2.10125 

Hidayat, R., & Pangesti, H. W. (2023). Sakralitas Sendekolo: Fenomena Spiritual Masyarakat 

Klaten Jawa Tengah. Al-Hikmah Media Dakwah, Komunikasi, Sosial Dan 

Kebudayaan, 14(2), 205–216. https://doi.org/10.32505/hikmah.v14i2.7389 

Hidayat, R., & Pangesti, H. W. (2024). Analisis Semantik Leksikal dan Gramatikal Pada 

Lirik Syi’ir “Al ‘I’tiraf” Karya Abu Nuwas. Jurnal Bahasa, Sastra, dan Budaya, 

14(1), Article 1. https://doi.org/10.37905/jbsb.v14i1.23077 

Jayyusi, S. K., Allen, R., & Badawi, M. M. (1995). Modern Arabic Drama An Anthology. 

Indiana University Press. 

Kurylo, B. (2017). Pornography and power in Michel Foucault’s thought. Journal of Political 

Power, 10(1), 71–84. https://doi.org/10.1080/2158379X.2017.1284157 

Matrood, S. (2022). The Concept of Sublimation in the Dramatic Personality in the Iraqi 

Theatrical Text. 6(5). 

Pangesti, H. W., Muthiullah, & Hidayat, R. (2023). Konsep Pemimpin Ideal dalam Pemikiran 

Al-Farabi dan Al-Mawardi. Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam, 23(2), 

Article 2. https://doi.org/10.14421/ref.v23i2.5203 

Rahmat, R., & Roselani, N. G. A. (2025). Perang Wacana: Pembingkaian Hamas Dan Israel 

Oleh Media I24 News Arabia: The Discourse War: The Framing of Hamas and Israel 

by I24 News Arabia. Indonesian Journal of Linguistics, 2(2), 13–36. 

https://doi.org/10.33005/ijl.v2i2.57 

Rasyid, M. A. (2021). Al Qaumiyah Al Indunisiyah Fi Al Masrahiyah ‘Audah Al Firdaus Li 

‘Ali Ahmad Bakathir (Dirasah Tahliliyah Binyawiyah Takwiniyah). https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/45860/1/16110059. 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028
https://doi.org/10.1093/fmls/cqac052
https://doi.org/10.32665/annas.v7i1.2036
https://doi.org/10.26499/jentera.v11i1.2457
https://doi.org/10.12928/mms.v5i1.9579
https://doi.org/10.26555/jg.v6i2.10125
https://doi.org/10.32505/hikmah.v14i2.7389
https://doi.org/10.37905/jbsb.v14i1.23077
https://doi.org/10.1080/2158379X.2017.1284157
https://doi.org/10.14421/ref.v23i2.5203
https://doi.org/10.33005/ijl.v2i2.57
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/45860/1/16110059.
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/45860/1/16110059.


MIMESIS 
ISSN: 2715-744X; eISSN: 2721-916X 

DOI: https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028 
Vol. 7, No. 1, Januari 2026 

 

Vol. 7, No. 1, Januari 2026 hlm. 22–35  35 

Rohmawati, I., & Rahmawati, N. (2022). Strategi Penerjemahan Dalam Buku Kembalinya 

Surga Yang Hilang (Sebuah Epos Lahirnya Bangsa Indonesia) Terjemahan ‘Audatul 

Firdaus Karya Ali Ahmad Bakatsir. Lisanul Arab: Journal of Arabic Learning and 

Teaching, 11(1), Article 1. https://doi.org/10.15294/la.v11i1.57658 

Rokib, M. (2016). Https://journal.unesa.ac.id/index.php/jpi/article/view/377. Jurnal Pena 

Indonesia, 2(2), Article 2.  https://doi.org/10.26740/jpi.v2n2.p151-164 

Toole, J. O. (1992). The Process of Drama: Negotiating Art and Meaning. Routledge. 

Ulfi, A. S., ’Alawiyyah, A. K., Istikhomah, A., & Ridwan, N. A. (2022). Analisis Unsur 

Intrinsik dalam Drama “Ma’satu Zainab” Karya Ali Ahmad Baktsir . , 1, Konasbara

1–14.  

Ulinsa, U., Lembah, G., Nur, Y., Nuraedah, N., & Fadilah, N. (2023). Kritik Sosial dalam 

Novel Padang Bulan Karya Andrea Hirata (Kajian Sosiologi Sastra Sastra). 

JENTERA: Jurnal Kajian Sastra, 12(1), Article 1. 

https://doi.org/10.26499/jentera.v12i1.6058 

Weber, A. S., & Sturgess, K. C. (2021). An emerging nation, its Arabic theatre heritage and 

the influence of English-language stage drama. QScience Connect, 2021(1). 

https://doi.org/10.5339/connect.2021.2 

White, J. (1984). Drama Communicative Competence and Language Teaching: An 

Overview. Canadian Modern Language Review. 

https://doi.org/10.3138/cmlr.40.4.595 

 

https://doi.org/10.12928/mms.v7i1.15028
https://doi.org/10.15294/la.v11i1.57658
https://doi.org/10.26740/jpi.v2n2.p151-164
https://doi.org/10.26499/jentera.v12i1.6058
https://doi.org/10.5339/connect.2021.2
https://doi.org/10.3138/cmlr.40.4.595

